# การศึกษาจริยศาสตร์สังคมในพุทธศาสนาในเชิงวิจารณ์



นายปรี่ชา ช้างชวัญยืน

### 001669

วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญาอักษรศาสตรมหาบัญชิต แผนกวิชาปรัชญา บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย พ.ศ. 2520

I 16504795

### A CRITICAL STUDY OF SOCIAL ETHICS IN BUDDHISM

Mr.Preecha Changkhwanyuen

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of The Requirements

for the Degree of Master of Arts

Department of Philosophy

Graduate School

Chulalongkorn University

1977

บัณฑิควิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย อนุมัติให้นับวิทยานิพนธ์ฉบับนี้เป็นส่วนหนึ่ง ของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญามหาบัณฑิต

(ศาสตราจารย์ คร. วิศิษฐ์ ประจวบเหมาะ)

คณบดี

> กรรมการ (ผู้ชวยศาสตราจารย์ คร.สุนทร ณ รังษี)

. มีรัฐภายงาว กรรมการ (อาจารย์ปรีคาวรรณ พิริยะธำรง)

อาจารย์ผู้ควบคุมการวิจัย ผู้ชวยศาสตราจารย์ คร. สุนทร ญ รังษี

ลิขสิทชิ์ของบัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย

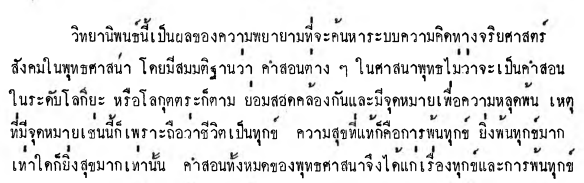
หัวข้อวิทยานิพนธ์ เรื่อง โคย แผนกวิชา การศึกษาจริยศาสตร์สังคมในพุทธศาสนาในเชิงวิจารณ์ นายปรีชา ชางชวัญยืน ปรัชญา หัวข้อวิทยานิพนธ์ การศึกษาจริยศาสตร์สังคมในพุทธศาสนาในเชิงวิจารณ์

ชื่อ นายปรีชา ช้างขวัญยืน

แผนกวิชา ปรัชญา

ปีการศึกษา 2519

## บทคัดยอ



จริยศาสตร์สังคมแม้จะเป็นเรื่องในระดับโลกิยธรรม คือเป็นคาที่คนในสังคมพึ่งยึก ถือ ก็ล้วนแต่เป็นแนวทางที่ทำให้ชีวิตมีความทุกขน้อยลงทั้งสิ้น พุทธศาสนาถือวาชีวิตเป็น ทุกข์เพราะเหตุที่มีความยึดมันในตัวตนของตน ความยึดมันนี้เป็นเหตุให้ต้องดิ้นรนแสวงหา ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข เมื่อไม่ได้ก็กระวนกระวาย เมื่อได้มาก็กลัวจะรักษาไว้ไม่ได้ เพราะสิ่งเหลานั้นเป็นสิ่งที่ต้องเสื่อมสลายไปตามสภาพแวคล้อม และเมื่อเป็นสิ่งที่เสื่อม สลายได้ การที่จะให้มีอยูกับตนตลอดไปก็ต้องแสวงหามาทดแทนสิ่งที่เสี่ยไปแล้ว และหามา สำรองไวสำหรับวันหน้า มนุษย์จึงตกเป็นทาสที่ต้องใช้กำลังกายกำลังความคิดเพื่อแสวงหา สิ่งเหลานี้อยางไม่รู้จักจบสิ้น ไม่มีเวลาเป็นตัวของตัวเอง ชีวิตที่ดิ้นรนเซนนี้เป็นความทุกข์ ทรรศนะดังกลาวนี้ผู้เขียนได้อธิบายไว้ในบทที่ 2

เนื่องจากชีวิตเป็นทุกข์และการคำเนินชีวิตที่ดี ไค้แกการคำเนินชีวิตเพื่อพนทุกข์ คังกลาว ในบทที่ 3 ได้อธิบายคำสอนเกี่ยวกับการคำเนินชีวิตที่ดี ซึ่งพุทธศาสนาถือหลัก เวนชั่ว ทำดี ทำจิตใจให้ผองใส จากหลักคังกลาวจะเห็นวาพุทธศาสนากำหนดขอบเขต คาทางจริยะไว้ทั้งทาง กาย วาจา และใจ และได้เน้นการควบคุมจิตใจตนเองเป็นสวน สำคัญที่สุด เพราะเป็นเหตุของวาจาและการกระทำ การคำเนินชีวิตดังที่กลาวไว้ในบทนี้ จะทำให้คนแตละคนเป็นคนดี รูจักบังคับตัวเองไม่ให้ทำชั่ว จนแม่ไม่มีกฎหมายบังคับก็ไมทำ นิด หากทำนิดไปโดยไมตั้งใจก็เต็มใจแก้ไขควยตัวเอง คำสอนในเรื่องนี้มีความสำคัญที่ ทำให้คาทางสังคม คือคาที่คนควรยึดถือเป็นหลักในการอยูรวมกันสามารถปฏิบัติได้ผล

การสร้างคนแพละคนให้เป็นคนดีเป็นหลักการที่จำเป็นที่จะชวยให้การใช้จริยศาสตร์ ทางสังคมได้ผล เพราะพุทธศาสนาถือวาถาคนแพละคนเป็นคนดี สังคมก็จะดี แต่ถ้าคนไม่ดี แม้จะวางระบบบังคับไว้สักเพียงไรคนก็จะหาทางเลี้ยงอยู่รำไป ถ้าคนดีแล้ว ระบบสังคม แม่ไมรัคกุมมากนักคนเหลานั้นก็จะไมเลี้ยงเพราะบังคับตัวเองได้ ระบบก็จะเป็นเครื่องชวย ให้สังคมดีขึ้น หลักจริยธรรมทางสังคมซึ่งกลาวไว้ในบทที่ 4 เป็นหลักที่พุทธศาสนาถือวา คนที่ดีแล้วเมื่อมาอยู่รวมกันในสังคมพึ่งยึดถือ เพื่อให้อยู่รวมกันได้อยางพึ่งพอใจทุกฝาย ไม่มี ข้อชัดแย้งกัน หลักดังกลาวนี้เป็นการกำหนดธรรมที่คนซึ่งอยู่รวมกันควรยึดถือ เช่น หิรี-โอตตัปปะ ขันติโสรัจจะ สังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 อคติ 4 เป็นต้น กับธรรมซึ่ง กำหนดหน้าที่ของคนที่มีฐานะทางสังคมตาง ๆ เช่น ธรรมของมิตร ญาติ บิดามารดา ครู-อาจารย์ ผูปกครอง

บทที่ 5 เป็นการพยายามนำแนวความคิดทางจริยศาสตร์สังคมของพุทธศาสนามา ประยุกต์กับสังคมไทย บทนี้แม้จะเป็นการพูดถึงสังคมไทยโดยเฉพาะ และไม่ได้อธิบาย รายละเอียด แก้ก็ได้นำเอาบัญหาและมโนภาพสำคัญทางสังคม เช่น เสรีภาพ ความเสมอ ภาค กฎหมาย ระบบสังคม ระบบเศรษฐกิจ ระบบการศึกษา มาพิจารณาตามทรรศนะของ พุทธศาสนา เพื่อให้เห็นวาพุทธศาสนาอธิบายบัญหาเหลานั้นอยางไร บทนี้แม้จะไม่เน้นเนื้อ หาอยางบทอื่น ๆ ที่กล่าวมาแล้ว แต่ก็เป็นความคิดใหม่เช่นกัน 3 บทที่แล้วมาเป็นความคิดใหม่ในแงการจัดระบบจริยศาสตร์ขึ้นจากหลักธรรมของพุทธศาสนา ส่วนบทนี้ใหม่ในแง่ที่ อธิบายมโนภาพซึ่งมิได้พูดไว้โดยตรงในพุทธศาสนา เป็นการมองทรรศนะรวม ๆ ของ พุทธศาสนาจาก 3 บทกอน แล้วนำเอาทรรศนะนั้นมาพิจารณาปัญหาสังคมไทยบัจจุบัน โดย พยายามพิจารณาเฉพาะมโนภาพสำคัญ ๆ ซึ่งเป็นที่มาของปัญหาสังคม ในการพิจารณาปัญหาเหล่านี้ได้เสนอทรรศนะไว้กว้าง ๆ เนื่องจากเป็นการเสนอความคิดใหมจึงต้องการ

ให้เห็นขอบเขตของปัญหาและความคิดรวม ๆ เสียกอน และได้ให้ข้อเสนอไว้วาถ้าจะศึกษา ปัญหาเหล่านี้ในรายละเอียด จะต้องอาศัยความรู้ทางสังคมศาสตร์กับพุทธปรัชญาผสมกัน แกละปัญหาควรจะศึกษาวิจัยเฉพาะเรื่องลงไป คังนั้น ถ้าหากผู้อานรู้สึกวาผู้เขียนตอบปัญหา ไว้เฉพาะหลักใหญ่ไม่มีรายละเอียด ก็ขอให้ทราบว่าเป็นเพราะผู้เขียนต้องการเสนอหฤษฎี ใหม่ไว้เป็นแนวทางสำหรับให้ศึกษาในรายละเอียดกันต่อไป คังจะเห็นได้ว่าผู้เขียนก็ได้เสนอ แนะแนวทางศึกษาพุทธปรัชญาตอไปไว้ในบทที่ 6

ในส่วนที่เกี่ยวกับการศึกษาพุทธปรัชญานั้น ผู้เขียนเชื่อวาการศึกษาปัญหาจริยศาสตร์ ซึ่งเป็นปัญหาใกล้ตัวมนุษย์ จะทำให้ผู้ศึกษาสนใจและเข้าใจพุทธศาสนาได้ดีกวาการสอนหลักธรรมขั้นสูงกอน กลาวคือแทนที่จะเริ่มโดยนำโลกุตตรธรรมมาอธิบายโลกิยธรรม ควรเริ่ม
ควยการพูดถึงโลกิยธรรม แล้วชี้ให้เห็นแนวทางวานำไปสู่โลกุตตรธรรมอยางไร การศึกษา
โดยนัยนี้จึงไม่สูงเกินไปสำหรับคนที่ยังละก็เลสได้น้อย ซึ่งมีอยูเป็นจำนวนมาก และนาจะเป็น
ประโยชน์ในการปฏิบัติในชีวิตประจำวันด้วย วิทยานิพนธ์นี้เป็นเสมือนผู้นำทางและเป็น
ตัวอยางของความพยายามดังกลาว.

THESIS TITLE A Critical Study of Social Ethics in Buddhism

NAME Mr. Preecha Changkhwanyuen

DEPARTMENT Philosophy

ACADEMIC YEAR 1976

#### ABSTRACT

This thesis is an endeavour to find out a system of social ethics in Buddhism. My assumption is that all tenets in Buddhism, both in mundane and supramundane level are in accordance with each other and aim at liberation which is the ultimate goal. Since life is nothing but suffering, then solvation from suffering is the most demanding happiness of mankind. The more we are saved from suffering the happier we are. This is why all of Buddhist teachings can be summed up into the principle concerning suffering and liberation from suffering.

Although the problems of social ethics, namely, the value for which man in society should accept as his practical principle for living are in mundane level, they all concern the methods of decreasing human suffering. Self-attachment is the fundamental cause of sufferings because it compulses man to crave for gain, dignity, praise and pleasure which put him into the state of want when he cannot get them, and into the state of fear when he has got them because of realizing that these objects of craving are

mutable relatively to their surroundings. The unstability of these objects determines human being to seek them more and more, both for replacement and for accumulation, therefore man becomes a slave who has to devote all of his physical and mental ability to search for these thing endlessly and can have no leisure. The details of this viewpoint will be stated in Chapter 2.

Because life is considered as suffering and the good way of life is the way which leads towards salvation, the writer has suggested three important practical principles for living, namely, abstention from evil, doing good and having unblemished mind.

According to these principles one must have self-control in thinking, speaking and acting. Thinking is recognized as the most important part because it is the inner cause of the other two.

The way of life referred to in this chapter will enforce the practitioner to do good spontaneously and will never do evil intentionally even if there is no authoritative law, moreover he will be willing to exonerate himself from evil deed which has been unintentionally done. The individual ethical values explained in this chapter are significant for the enrichment of socio-ethical values by which men in society should be held.

Individual ethics is the most influential factor which gives rise to the effective use of social ethics because the goodness of a society is derived from the goodness of individuals. If a man is not naturally good no coercive social system can prevent him from doing evil deed and in the contrary, if he is

good by himself no coercive social system is necessary for such a self-controlled person. Any social system will not be a necessory but only a supplementary factor for human life. The socio-ethical principles of Buddhism stated in Chapter 4 are the principles for individuals who have been assumed as good in themselves to practice for staying together peacefully, joyfully and with no conflict. These socio-ethical principles can be divided into two kinds: one is the universal principle for living together such as Hiri Ottappa, Khanti Soracca, Sangahavatthu, Brahmavihāra and Agati, and another is the principle which defines the duties of man according to his social status such as the duties of friends, relatives, parents, governors, etc.

Chapter 5 is an attempt to apply socic-ethical principles to Thai society. Although this chapter discusses Thai society in brief, it includes important problems such as freedom, equality, law, social system, economic system and educational system, and the point of views in these problems are the writer's new interpretations. The last three chapters are new systemalization of Buddhist ethical theory, but this chapter is a new interpretation of some modern Thai social concepts from the Buddhist point of view.

Since the scope of the problems are wide and the interpretations are new, what the writer can do is to present his ideas briefly to cover all important problems. The detail studies are to be done with the aid of the knowledge about facts in social

science, and must be considered as a specific problem research. The writer's intention in this chapter is to pave the way for others to study each problem more analytically. This intention appears in the form of useful proposals in Chapter 6.

The writer is of the view that ethical study of Buddhism will be more interesting and more intelligible than metaphysical study. This view is adopted from consideration that the teachings of mundane level is more suitable to ordinary people who has not been liberated from defilements than the teachings of supramundane level. So this thesis may be in one way considered as a poincering attempt in this field of study.



คำนำ

ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจำชาติไทยมาแต่โบราณ ค่าต่าง ๆ ที่เป็นคำสอนใน ศาสนาพุทธ เช่น ความเมตตา ความกตัญญูกตเวที่ ความสุขทางใจ ฯลฯ เป็นคำที่คนไทย ยอมรับวาเป็นสิ่งพึงปฏิบัติ สิ่งที่ศาสนาพุทธสอนวาควรหรือไม่ควร เป็นสิ่งที่ยึกถือกันในสังคม ไทยตลอกมา คาตาง ๆ เหล่านี้สืบทอกกันเรื่อยมาจากคนรุ่นหนึ่งไปยังอีกรุ่นหนึ่งโคยการ อบรมกันในครอบครัว ในวัด และโดยการปฏิบัติ ครั้นเมื่อวิทยาการแบบตะวันตกแพร่เข้า มาในประเทศไทย คนไทยหันไปสนใจความรู้อยางชาวตะวันตกมากขึ้นจนเกิดเป็นความนิยม ก็ลกความสนใจในความรู้ทางพุทธศาสนาลงเรื่อย ๆ แม้ในการศึกษาที่มีการจัดระบบอย่างคื ก็มีการสอนพุทธศาสนากันเพียงเล็กน้อย จนทำให้เห็นว่าเป็นการสอนกันอย่างเสียไม่ได้ สอนเพราะประเทศไทยมีศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจาชาติเทานั้นเสมือนหนึ่ง จะไมสอน**ก** เกรงวาจะกลายเป็นการไม่ยกยองสถาบันศาสนา ยิ่งนานวันผู้ที่มีความรู้ตามระบบการศึกษา สมัยใหม่ก็ยิ่งไม่เห็นความสำคัญชองศาสนาพุทธยิ่งชิ้น จึงยึกถือค่าต่าง ๆ ที่ตนไก้เรียนรู้มา จากฝรั่งมากขึ้น โดยที่ตนเองก็ไม่รู้จริงว่าค่าที่ศาสนาพุทธสอนไว้นั้นดีเพียงไร คนไทยเรา ทุกวันนี้ส่วนใหญ่กลายเป็นผู้นับถือศาสนาพุทธแท่ปาก เพราะไม่มีโอกาสได้เข้าใจศาสนาพุทธ อยางแท้จริง เมื่อเป็นเซนนี้ก็เกิดความรู้สึกได้วาแม้ไม่มีสาสนาพุทธเราก็มีชีวิตอยู่ได้ อันที่ จริงส์ตวทั้งหลายก็มีชีวิตอยูไคโคยไมต่องมีศาสนาหรือวิทยาการใค ๆ การมีชีวิตอยูไคกับการ มีชีวิตอยูคีนั้นตางกัน ศาสนาพุทธมิไค้มุงสอนวาคนเรามีชีวิตอยูได้อยางไร แต่มุงจะสอนวา คนเราควรมีชีวิตอยู่อย่างไร ชีวิตที่ดีเป็นอย่างไร

ในปัจจุบันถ้าเราพิจารณาดูการปฏิบัติตนของผู้ที่ได้รับการศึกษาตามระบบที่ได้มาจาก ตะวันตกแล้ว จะเห็นได้วาการศึกษาแบบนี้แม้จะไมถึงกับสอนคนให้ชั่ว แต่ก็ไม่มีส่วนทำให้คนดี มากนัก นักการเมือง นักวิชาการ ข้าราชการ ตลอดจนผู้ที่มีความรู้ซึ่งประกอบอาชีพ อื่น ๆ ส่วนมากใช้ความรู้ความสามารถในทางหาประโยชน์ใส่ตัว และยกยองความสุขทาง วัตถุ เช่น นักรัฐศาสตร์ใช้ความรู้ในทางสร้างบารมีของตนและกดขึ่งาษฎร สถาปนิกใช้วัสดุ ที่คุณภาพไม่ได้มาตรฐานเพื่อตนจะได้มีกำไรเพิ่มขึ้น วิศวกรสร้างถนนที่ไม่ได้มาตรฐานสำหรับ การใช้งาน ครูยินดีสอนพิเศษหาเงินยิ่งกวาปฏิบัติราชการประจำ ข้าราชการหาทางก้าวหน้าค้วยการเอาใจผู้มีอำนาจยิ่งกว่าความชยันชั้นเข็งในการงาน เหล่านี้ย่อมแสคงให้เห็น
วาการศึกษาแบบตะวันตกแม้จะทำให้เกิดความเจริญทางวิชาการในหลายค้าน แต่ก็เป็นการ
เบนความสนใจของคนเราจากการพิจารณาตนเองไปพิจารณาสิ่งเหล่านั้นเสียหมด ความ
เจริญทางวิชาการของตะวันตกเป็นสิ่งที่มีประโยชน์ แต่ประโยชน์ก็ไมจำเป็นต้องดี เชนความ
รู้ทางนิวเคลียร์มีประโยชน์ เพราะทำให้มนุษย์สามารถหาพลังงานจำนวนมหาศาลมาใช้ได้
แต่ความรู้เช่นนี้จะดีก็ต่อเมื่อนำพลังงานไปใช้ในทางสันติ ในทางสร้างสรรคความสะควก
สบายแกมนุษย์ หากนำไปใช้ประหัตประหารกันก็ย่อมเป็นการไม่ดี มนุษย์จะใช้ความรู้เช่น
วานี้ในทางดีก็ต่อเมื่อได้รับการศึกษาอบรมเกี่ยวกับชีวิตที่ดี แหล่งคำตอบในเรื่องนี้ที่สำคัญที่
สุดในสังคมไทยก็ได้แก่ศาสนาพุทธ ศาสนาพุทธให้คำตอบไว้ดีอย่างไร เป็นเรื่องที่ผู้เขียนจะ
ได้ชี้แจงในบทต่อ ๆ ไป

นู้เชียนเห็นว่าปัญหาดังได้กล่าวมาแล้วโดยย่อนี้มีทางที่จะแก้ไซได้ โดยอาศัยศาสนา
พุทธ แต่ก็จะต้องให้เข้าใจศาสนาพุทธในระบบที่ต่างจากที่เคยสั่งสอนกันมาแต่ก่อน ทั้งนี้เพื่อ
ให้เข้ากันได้กับความรู้ของคนในปัจจุบัน จึงเกิดความคิดที่จะลองวิจัยในแนวนี้ ในการวิจัย
นู้เขียนได้กำหนดแนวทางไว้กว้าง ๆ คือ จะวิเคราะห์คำสอนในศาสนาพุทธเฉพาะส่วนที่เป็น
หลักจริยศาสตร์สังคม กล่าวคือ เป็นหลักความประพฤติที่ทำให้มนุษย์อยู่รวมกันในสังคมได้
อย่างมีความสุข จะไม่พูดถึงหลักธรรมขั้นโลกุตตระซึ่งเป็นระทับที่เกินความสามารถ หรือ
ความสนใจของปุถุชน และเป็นหลักธรรมในขั้นที่ต้องออกจากสังคม ทั้งนี้ก็เพราะในปัจจุบัน
เรายังมีปัญหาทางสังคมที่แก้ไขไม่ได้เป็นส่วนมาก การนำเอาความรู้เรื่องสังคมที่ศึกษากัน
ในปัจจุบันมาใช้ก็ไม่ได้แล เพราะศึกษากันในเชิงวิทยาศาสตร์ซึ่งเน้นแง่ข้อเท็จจริง ไม่เน้น
เรื่องคา จึงอธิบายได้แต่เพียงว่าสังคมขณะนั้น ๆ เป็นอย่างไร แต่มิได้ศึกษาว่าสังคมนั้น ๆ
ควรจะเป็นอย่างไร ผู้เขียนเห็นว่าสังคมขณะนั้น ๆ เป็นอย่างไร แต่มิได้ศึกษาว่าสังคมนั้น ๆ
กรระเป็นอย่างไร ผู้เขียนเห็นว่าสังคมไทยอาจแก้ปัญหาสังคมได้ควยคำสอนในศาสนาพุทธ
และเป็นวิธีที่เหมาะ เพราะคนไทยส่วนใหญ่พร้อมที่จะรับความคิดทางพุทธศาสนาอยู่แล้ว ส่วน
การนำความคิดดังกล่าวไปแก้ปัญหาสังคมอื่น ๆ ได้มากน้อยเพียงใดนั้น นาจะต้องพิจารณา
ปัจจัยแวกล้อมอื่นเช่น ศาสนา เศรษฐกิจ สังคม ประกอบค้วยเป็นสังคม ๆ ไป ผู้เขียน

ไม่เห็นความจำเป็นว่าขึ้นชื่อว่าสังคมที่ดีแล้วจะต้องมีลักษณะเหมือนกันทั่วโลก อาจเป็นแต่มี
หลักการใหญ่ ๆ เหมือนกัน ส่วนเรื่องปลีกย่อยนาจะต้องปรับเข้ากับสภาพแวดล้อมเฉพาะ
ของแต่ละสังคม ค้วยเหตุนี้ แม่ผู้เขียนจะพูดถึงจริยศาสตรสังคมโดยทั่วไป แต่ปัญหาที่นำมา
พูดก็เป็นเรื่องที่ผู้เขียนสังเกตได้จากสังคมไทยเป็นสำคัญ และมีได้อภิปรายปัญหาอย่างละเอียด
ทุกปัญหา เพราะเป็นเรื่องกว่างขวางเกินกว่าจะเป็นงานวิจัยในระดับปริญญาโท วิทยานิพนธ์
นี้จะมุ่งเพียงแต่เสนอทฤษฎีหรือหลักการอันเป็นการตอบปัญหาว่าจริยศาสตรสังคมของพุทธ—
ศาสนามีหลักกว้าง ๆ อย่างไร และน่าจะแก้ปัญหาสังคมได้เพียงใด ในกรณีที่พิจารณาถึงปัญหาของประเทศไทย ถ้าจะแก้ปัญหาด้วยคำสอนของพุทธศาสนา ในปัจจุบันควรจะดำเนินการใน
รูปใด ซึ่งถ้าความคิดที่ได้จากวิทยานิพนธ์นี้น่าจะปฏิบัติได้ผลดีก็จะเป็นแนวทางให้มีการวิจัย
อย่างละเอียดในแต่ละปัญหาต่อไป

วิทยานิพนธ์นี้ จะเป็นงานวิจัยในแนวกว้างมากกวาแนวลึก เพราะเป็นงานเริ่มแรก ที่ศึกษาศาสนาพุทธในแง่จริยศาสตร์สังคม ต้องการจะเสนอแนวความคิดที่ว่าศาสนาพุทธสามารถช่วยแก้ปัญหาสังคมได้ แนวความคิดนี้เป็นสิ่งที่พูดกันอยู่โดยทั่วไป แต่ยังไม่มีการ ทคลองจักระบบให้เห็นชัดเจน วิทยานิพนธ์นี้จะพยายามจักระบบคังกล่าว ผู้เขียนเชื่อว่า เมื่อจักระบบได้แล้วก็จะเป็นแนวทางให้มีการศึกษาพุทธศาสนาในแง่ที่จะนำมาแก้ปัญหาสังคม จริง ๆ อันจะเป็นการแก้ปัญหาเฉพาะหน้าของมนุษยชาติ เป็นการเปลี่ยนความสนใจจาก ปัญหาเมตาฟิสิกส์ ซึ่งคนปัจจุบันไม่คอยสนใจมาสู่ปัญหาสังคมซึ่งเกี่ยวข้องกับชีวิตของคนทั่วไป ผู้เขียนหวังว่าโดยอาศัยแนวการศึกษาเช่นนี้ เราจะได้วิธีแก้ปัญหาสังคมของไทยหรือในที่สุด อาจเป็นวิธีที่สำคัญในการแก้ปัญหาของโลกวิธีหนึ่ง.

### กิติกรรมประกาศ

ผู้เขียนขอขอบพระคุณและอนุโมทนาตอบุคคลผู้ชวยให้เขียนวิทยานิพนธ์เล่มนี้สาเร็จ คือ

> ผู้ช่วยศาสตราจารย์ คร.สุนทร ณ รังษี อาจารย์ที่ปรึกษา ศาสตราจารย์ คร.วิทย์ วิศทเวทย์ อาจารย์ปรีกาวรรณ พิริยะธำรง

บุคคลผู้เขียน ผู้จักพิมพ์ รวมทั้งผู้ลวงลับไปแล้วซึ่งมีสวนเป็นเจ้าของหนังสือที่ ผู้เขียนใช้หาความรู้

ครูบาอาจารย์ที่ได้ให้ความรู้ทางพุทธกาสนาและครูพักลักจาของผู้เขียนทุกทาน.

นายปรีชา ช้างขวัญยืน

# สารบาญ

|                                                           |               | หนา        |
|-----------------------------------------------------------|---------------|------------|
| บทคัดยอภาษาไทย                                            |               | P          |
| บทคัดยอภาษาอังกฤษ                                         | • • • • • • • | จ          |
| ทุกทยอภาษาองกฤษ<br>คำนำ                                   |               | 7          |
| กิติกรรมประกาศ                                            |               |            |
| บทที่                                                     |               |            |
| 1. บทนำ                                                   |               | 1          |
| 2. มนุษย์และความทุกขึ้ของมนุษย์                           |               | $\epsilon$ |
| 3. คนเราควรคำเนินชีวิตอยางไร                              |               | 34         |
| 4. การอยูรวมกันในสังคม                                    |               | 77         |
| <ol> <li>การประยุกต์พุพธิจริยศาสตร์กับสังคมไทย</li> </ol> |               | 125        |
| 6. สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ                            |               | 154        |
| บรรณานุกรม                                                |               | 157        |
| ภาคยนวก                                                   |               | 160        |
| ประวัติการศึกษา                                           |               | 182        |

### สารบาญคำยอ

คำยอในสารบาญนี้ เป็นคำยอที่ใช้ในการอางอึงพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบ**ับหล**วง กรมการศาสนา พุทธศักราช 2514 คำยอตาง ๆ ที่ใช้ในวิทยานิพนธ์มีดังนี้

| <u>คำยอ</u> |         |                |                 | ยอมาจาก                   |
|-------------|---------|----------------|-----------------|---------------------------|
| วิ.         | มหา.    |                | พระวินัยปิฎก มเ | หาวรรค                    |
| ଜ୍ମ.        | ที. ว   | <b>ปาฏิก.</b>  | พระสุคตันฅปิฎก  | ทีมนิกาย ปาฏิกวรรค        |
| ଖ୍ମ.        | มัชณิม. | มูล.           | พระสุคคันคปิฎก  | มัชนิมนิกาย มูลปัณณาสก    |
| ଗ୍ମ.        | มัช ิม. | व्यारी.        | พระสุคคันฅปิฎก  | มัชนิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ |
| สุศ.        | สัง.    | สคาถ.          | พระสุคคันคปิฎก  | สังยุฅตนิกาย สคาถวรรค     |
| สุท.        | สัง.    | สฬายฅน.        | พระสุทฅันฅปิฎก  | สังยุคตนิกาย สฬายตนวรรค   |
| ଖୁମ.        | สัง.    | มหา.           | พระสุคคันคปิฎก  | สังยุฅฅนิกาย มหาวารวรรค   |
| ଗ୍ମ.        | อัง.    | เอก.           | พระสุคตันตปิฎก  | อังคุศตรนิกาย เอกนิบาต    |
| ଗ୍ମ.        | อัง.    | ที่ก.          | พระสุคคันคปิฎก  | อังคุศตรนิกาย ติกนิบาต    |
| ଗ୍ମ.        | อัง.    | จๆกก.          | พระสุทฅันฅปิฎก  | อังคุศตรนิกาย จตุกกนิบาต  |
| ଖ୍ମ.        | อัง.    | ปัญจก.         | พระสุทคันคปิฎก  | อังคุศตรนิกาย ปัญจกนิบาต  |
| ଗ୍ମ.        | อัง.    | สัทคก.         | พระสุดตันตปิฏก  | อังคุศตรนิกาย สัตตกนิบาต  |
| ଶ୍ମ.        | อัง.    | ញ័្ឌ្តា.       | พระสุคคันคปิฎก  | อังคุศตรนิกาย ฉัฏฐกนิบาต  |
| ଶ୍ମ.        | อัง.    | นวก.           | พระสุตตันตปิฏก  | อังคุศตรนิกาย นวกนิบาต    |
| ଗ୍ମ.        | ขุท.    | fifu.          | •               | ขุททกนี้กาย คาถาธรรมบท    |
| ଗ୍ଟା.       | ขุท.    | P              | •               | ขุททกนีกาย อุทาน          |
| ଗ୍ମ.        | ขุท.    | <b>ଗ୍</b> ମ୍ମ. | •               | ขุททกนีกาย สุตฅนีบาฅ      |
| ଗ୍ମ.        | ขุท.    | រោវ            |                 | ขุททกนี้กาย เถรคาถา       |
| สุท.        | ขุท.    | ปฏ.            |                 | ชุททกนีกาย ปฏิสัมภิทามรรค |
| อภิ.        |         |                | พระอภิธรรมปิฎก  |                           |
| อภิ.        | ปุคคล   |                | พระอภิธรรมปิๅเ  | า ปุคคลบัญญัติ            |
| -/          | -/      |                | พระไตรปิฎกเลม   | ที่/ขอ/หนา                |